Materialisme-dialectique.com
Vive le PMD !

Raphaél, ’exemplarité
dans la clarteé

La peinture plaisante de Raphaél

Raffaello Sanzio (1483-1520) est une figure éminente de la Renaissance italienne ; connu sous le
nom de Raphaél, il est considéré comme un innovateur essentiel sur le plan historique.

Avec lui, en effet, on a enfin un peintre qui cesse d’étre avant tout faconné dans un esprit religieux.
Largement marqué par I’humanisme qui puise massivement dans 1’Antiquité gréco-romaine,
Raphaél peint avant tout avec 1’esprit clair.

C’est le vrai sens de sa peinture : elle est claire. Elle a résolument coupé avec les aspects
particuliers de la peinture du Moyen Age : le fait d’étre chargée, obscure, portée sur le symbolisme,
figée dans la composition, incohérente dans les proportions.

C’est que le peintre du Moyen Age agissait dans un cadre bien particulier : il était un illustrateur
religieux avant tout.

Le peintre de la Renaissance italienne agit quant a lui comme artiste indépendant, méme s’il est au
service des couches dominantes aristocratique et religieuse.

La ou la peinture du Moyen Age était faconnée par le cadre historique de son époque, la peinture de
la Renaissance italienne est conditionnée par le cadre historique de son époque. C’est tres différent.

La Madone a la prairie, une ceuvre datant d’autour de 1506,
représente bien I’approche de Raphaél. Les traits sont bien
ordonnés, les couleurs sont en phase avec ceux-ci.

Ce qu’on voit est cohérent ; on ne saurait dire que c’est une scene
réelle, car il y a un agencement artificiel.

Néanmoins, la dimension humaine des personnages prime
ouvertement sur le contenu.

Pour dire simplement les choses : le contenu a portée religieuse
cede ouvertement la primauté a une harmonie qui semble comme
flottante.




Elle s’appuie sur ce qui a été retenu de 1’ Antiquité gréco-romaine, a savoir I’idéalisme de Platon.

En raison de cette approche, Raphaél a tres puissamment influencé la peinture. Il a posé une fluidité
dans la composition qui est incontournable, et qui est le fruit de sa capacité a incarner les figures
peintes, au lieu de simplement les poser.

Mais cette incarnation est idéalisée et, de par I’absence de réel, ses ceuvres restent empreintes de
formalisme. L’ceuvre la plus connue de Raphaél est ainsi, finalement, bien moins célebre et
populaire qu’une foule d’autres tableaux d’autres peintres.

La Madone Sixtine est un chef d’ceuvre ; peinte en
1512-1514, elle fait 2,69 metres sur 2 meétres.

Le titre provient du fait qu’on trouve, aux c6tés de la
Vierge, Sixte, qui fut pape en 257-258 et considéré
comme un saint du point de vue du catholicisme
romain.

L’ ceuvre était destinée a 1’église du monastere Saint-
Sixte de Plaisance. Elle ne parlera pas forcément a
grand monde, mais si I’on indique les deux anges en
bas, tout le monde les connait.

Plutdt que deux anges, il vaut mieux parler de deux
tres jeunes enfants a qui on a ajouté des ailes.

On est typiquement dans 1’approche de Raphaél
d’une représentation sur une base réaliste mais
basculant dans 1’idéalisation, par volonté d’affirmer

I’harmonie avant tout.
La force de son ceuvre est ainsi d’étre plaisante. Le défaut, c’est que c’est plaisant avant tout.

Néanmoins, cela a les caractéristiques d’une révolution graphique, car cela correspond a I’irruption
du plaisant dans une humanité qui, dans 1’Italie d’alors, retrouvait une aisance matérielle qui avait
été celle de I’ Antiquité gréco-romaine, permettant un certain raffinement et des plaisirs esthétiques.

La contradiction interne de la peinture de Raphaél

Avec Raphaél, la peinture atteint un vrai degré de propreté. Peintre formidable capable d’apprendre
de ses collegues a son époque, et surtout d’assimiler, Raphaél s’appuie sur une remarquable aisance.

La composition est également bien calculée, et surtout savamment dosée. C’est une peinture
agréable, avec une expression tres neutralisée.



Ce n’est pas une harmonie qui s’impose, mais qui accompagne sans jamais heurter. Il y a un sens de
la mesure et une grande profondeur dans le témoignage du gofit.

Impossible de critiquer Raphaél, au point que, par la suite, tous les peintres dans leur formation
passeront toujours par lui comme point de départ.

La Dame a la licorne, de 1505-1506, parvient a exprimer
une harmonie qui satisfera chacun.

Il n’y a rien de réel, surtout rien de concret. On ne peut
pas parler d’incarnation véritable. Néanmoins, il n’y a
rien de fantomatique, parce que Raphaél réalise une sorte
de portrait amélioré, au cadre neutralisé.

Ce n’est pas une mise en scene pour autant, et pourtant on
peut bien faire le reproche qu’il y a un manque d’ame.

C’est de la bonne peinture, de la trés bonne peinture, et
c’est méme lui qui inaugure la peinture, au sens ou la
peinture obtient une valeur en soi.

Cependant, le prix a payer est I’idéalisation. On triche
avec la vérité, on contourne donc le réalisme. On obtient

enfin la peinture, mais c’est aux dépens du peintre, qui se réduit a une fonction : celle de bien
peindre.

John Ruskin, un Britannique du 19°¢ siecle actif dans la littérature et la peinture, a pour cette raison
vivement dénoncé le role historique de la peinture de Raphaél.

C’est ce qui I’a amené a soutenir le mouvement des « préraphaélites » qui existait a son époque, et
qui entendait sortir d’une idéalisation forcée, pour réaffirmer la fraicheur, qui est somme toute ce
que le peintre apporte de personnel dans sa vision de la réalité, fondée sur la dignité du réel.

Dans ses Lectures sur I’architecture et la peinture, il présente de la maniéere suivante sa critique de
1’approche de Raphaél.

« Les préraphaélites ont si justement choisi leur époque et leur nom que le grand
bouleversement qui marque l'histoire de l'art médiéval s'est opéré non seulement du
temps de Raphaél, mais aussi par sa pratique méme, et ce, au cceur méme de sa vie
active.

Vous vous souvenez sans doute de l'importance que nous accordons a l'idée que le
développement intellectuel humain commence vers I'age de douze ans.



Admettons donc que Raphaél ait atteint son apogée a cette période. Il mourut a trente-
sept ans.

A vingt-cinq ans, soit six mois seulement aprés avoir atteint le sommet de sa vie active,
il fut appelé a Rome pour décorer le Vatican pour le pape Jules II.

Ayant jusqu'alors travaillé exclusivement dans le style médiéval, ancien et austere, il
inscrivit sur les murs de la premiere salle qu'il décora dans ce palais le « Mene, Tekel,
Upharsin [« compté, pesé, divisé », dans la Bible une main 1’écrit sur un mur et seul
Daniel parvient a I’interpréter] des Arts du Christianisme ».

Et il écrivit ainsi : sur un mur de cette chambre [de la Signature, au Vatican, I’une des
quatre chambres avec les ceuvres de Raphaél], il placa une image du Monde ou
Royaume de la Théologie, présidé par le Christ.

Et sur le mur latéral de cette méme chambre, il placa le Monde ou Royaume de la
Poésie, présidé par Apollon. Et c’est de ce lieu, et de cette heure, que ’intellect et I’art
de I’Italie datent leur déclin.

I convient toutefois de noter que la signification de ce fait ne réside pas dans la simple
utilisation de la figure du dieu paien pour désigner le domaine de la poésie.

Un tel usage symbolique avait déja été fait des figures des divinités paiennes aux plus
belles époques de I'art chrétien.

Mais elle réside dans le fait que, appelé a Rome spécialement pour orner le palais du
soi-disant chef de I'Eglise, et considéré comme le principal représentant des artistes
chrétiens de son temps, Raphaél n'eut ni la religion ni 'originalité suffisantes pour faire
remonter l'esprit de la poésie et 'esprit de la philosophie a l'inspiration du vrai Dieu,
tout comme a celle de la théologie.

Mais qu'au contraire, il éleva les créations de l'imagination, sur un mur, au méme rang
que les objets de la foi, sur I'autre ; qu'en opposition délibérée et équilibrée au Rocher
du Mont Sion, il érigea le rocher du Parnasse et le rocher de 1'Acropole.

Parmi les maitres de la poésie, on le trouve intronisant Pétrarque et Pindare, mais non
Isaie ni David ; et pour les maitres de la philosophie, on trouve les maitres de 1'école
d'Athénes, mais aucun de ces grands maitres par lesquels cette école fut réprimandée —
ceux qui recurent leur sagesse du ciel méme, lors de la vision [de Salomon dans le lieu]
de Gabaon et de I'éclair de Damas [Saul le persécuteur devient Paul].

Le déclin des arts en Europe sortit de cette chambre, et il fut en grande partie causé par
les excellences mémes de celui qui avait ainsi marqué le début de ce déclin.



La perfection d'exécution et la beauté du trait atteintes dans ses ceuvres, et dans celles de
ses grands contemporains, firent de la finition et de la beauté de la forme les principaux
objectifs de tous les artistes ; et des lors, on rechercha l'exécution plutdt que la pensée,
et la beauté plutot que la véracité.

Et comme je vous l'ai dit, ce sont la les deux causes secondaires du déclin de l'art ; la
premiéere étant la perte de la finalité morale.

Veuillez bien les noter.
Dans l'art médiéval, la pensée prime sur l'exécution ; dans 'art moderne, c'est I'inverse.

De méme, dans I'art médiéval, la vérité précede la beauté ; dans I'art moderne, c'est
I'inverse.

Les principes médiévaux ont mené a Raphaél, et les principes modernes en découlent. »

Telle est la contradiction essentielle dans la peinture de Raphaél : c’est de la peinture, elle existe
comme domaine artistique indépendant. Cependant, pour exister, elle doit s’aligner sur
I’idéalisation attendue par des couches dominantes — |’aristocratie et I’élite catholique - désormais
solidement installées et profitant de leur statut.

Le r6le historique de la peinture de Raphaél

En un sens, il faut donc parler de la peinture de Raphaél par la négative, méme si elle se veut
neutralisée. Il est, en effet, hors de question d’admettre le discours dominant, faconné par
I’aristocratie et I’Eglise catholique romaine, puis repris et adapté par la bourgeoisie.

Il ne saurait y avoir de peinture neutre, « harmonieuse » en
soi au point de ne plus rien porter, d’étre « parfaite ».
L’interprétation de John Ruskin est, ainsi, unilatérale, au-
dela de la vérité qu’elle porte au sujet du formalisme de
I’approche de Raphaél.

La question n’est pas de savoir s’il n’y a rien a reprocher a la
La Madone d'Orléans, peinte vers 1506-1507, mais bien
d’en découvrir la substance.

Et 1a on ne voit plus ce que Raphaél fait bien, mais tout ce
qu’il évite de faire et qui I’améne justement a une peinture
libérée, porteuse d’une valeur en soi, déconnectée de tout ce
qui faisait le Moyen Age.

Raphaél échappe en fait, si on regarde bien ses ceuvres, a

toute pression. Ses compositions flottent librement.



Prenons La Madone dite Aldobrandini en raison du nom
de la famille du propriétaire de 1’ceuvre, réalisée en
1509-1510.

C’est une ceuvre dont la composition est relativement
élaborée. On a la Vierge, I’enfant Jésus ainsi que Jean ;
il y a également un arriére-plan.

Mais Raphaél n’est pas tant « mesuré » que prudent.
L’arriere-plan est systématiquement affaibli. Ici, ses
couleurs sont peu marquées, il y a une séparation avec
le mur.

Le poids de I’enfant a gauche est en équilibre avec celui
a droite, ce qui est systématisé par le mouvement
d’épaule de la femme.

Le visage de celle-ci est appuyé par la fleur remise par un enfant a un autre et le siege du fauteuil
est parfaitement large afin de bien renforcer la dimension linéaire neutralisant tout I’arriére-plan en
général.

Chez Raphaél, le fond est structuré par des lignes, méme si ce qui est montré est dialectiquement
arrondi et flou. Le premier plan est toujours « arrondi », mais ces ronds établissent des lignes.

En apparence, on a une peinture harmonieuse, par un peintre « mesuré ». En réalité, on a une
expression esthétique propre a une conscience nouvelle. L’humanité n’est plus parasitée par les
obsessions propres au Moyen Age, il n’y a plus la pesanteur, la pressurisation s’exprimant dans
I’inquiétude, le remplissage, 1’esprit de fermeture.

Naturellement, il est ici triché, puisqu’on passe par 1’idéal antique. Ce n’est pas du réalisme.



Néanmoins, I’utilisation de 1’idéalisme, du principe abstrait d’harmonie, permet 1’éloignement du
caractére tendu propre a la peinture du Moyen Age.

Le Couronnement de la Vierge (appelé également Retable
Oddi), datant de vers 1503, montre bien comment, chez
Raphaél, la tension médiévale a disparu.

Il n’y a plus de comptes a rendre, que ce soit dans la
disposition des éléments ou la représentation des figures.

Les personnages sont sereins, leur attitude est plus
naturelle, tout en étant en méme temps davantage
intellectualisée. On a des postures propres a des gens qui
pensent, qui savent qui ils sont: ils ne dépendent
clairement pas de quelque chose d’extérieur a eux.

Il n’y a chez Raphaél ni tentative d’établir une démarche
symbolique, ni une hiérarchie dans les éléments de la
composition.

Le facteur qui joue un rdle clé, c’est bien entendu la mise
en place de la perspective, avec de la profondeur de champ.

La profondeur dans le champ et la vraisemblance

Ce qu’il faut noter chez Raphaél, c’est que les éléments

utilisés pour ses compositions sont liés a sa démarche. Il veut
un point de vue unique : c’en est fini de la dispersion visuelle
typique de la peinture du Moyen Age.

Raphaél a donc besoin d’objets géométriques établissant des
lignes poussant le regard et permettant de mettre en place de la
profondeur, pour un tableau réellement en trois dimensions.

Il y a ainsi une grande attention portée aux proportions des
personnages, afin d’apporter un maximum de cohérence a
I’ceuvre. On ne saurait véritablement parler de réalisme ; il
vaut mieux parler de vraisemblance.

Et c’est 1a ou Raphaél change littéralement les régles du jeu de
la peinture. Le Mariage de la Vierge, de 1504, refléte cette
nouvelle capacité historique a maitriser 1’espace sur le plan

esthétique.



Voir au loin, présenter une démarche en trois dimensions, savoir calculer les volumes : Raphaél
représente la peinture en révolution par rapport au Moyen Age.

Et il ne suffit certainement pas de dire que Raphaél releve de 1’humanisme italien, qu’il a une
approche scientifique. Méme en faisant un tel constat, cela n’explique pas pourquoi il se tourne vers
cela et abandonne le terrain médiéval.

Quelle transformation de I’humanité représente-t-il ? Il est facile de trouver la solution. Puisque sa
démarche est spatiale et représente une rupture, alors cela veut dire qu’auparavant on se focalisait
sur le temps.

La peinture médiévale se fonde sur le temps ; elle cherche a montrer un moment. C’est pourquoi sa
dimension « symbolique » est toujours soulignée.

La représentation du Moyen Age a pour but de montrer spatialement ce qui consiste en un moment
essentiel. Quel que soit le tableau médiéval qu’on
prenne, méme si c’est avant tout une image, c’est le
temps qui est 1’aspect principal.

Chez Raphaél, le temps est subordonné a 1’espace, dont
I’ampleur devient conquérante. Regardons deux de ses
ceuvres pour le saisir.

La peinture appelée Vierge a I'Enfant trénant avec
saints, de 1503, est une ceuvre encore clairement liée a
1’approche médiévale.

Les personnages tendent a 1’harmonie, il y a une
certaine grace. Cependant, le moment prime, et releve
d’ailleurs de la tradition de la représentation de la
« conversation » de Marie avec diverses figures
historiques de la religion.

On est encore dans la lecture médiévale d’une représentation tendant a la pensée abstraite.

Or, la pensée qui accompagne I’émergence de la bourgeoisie, I’humanisme, s’oppose a la lecture
médiévale, parce qu’elle accorde une valeur en soi a la personne.

Dans le mode de production féodal, les figures sont interchangeables. Tout dépend de rapports figés,
de nature corporatiste, et le roi comme 1’artisan ou le serf n’existent qu’a travers leur fonction.

L’émergence des commergants et artisans modifie la donne. Avec le commerce, ils prennent une
position nouvelle, brisant les carcans médiévaux. Certains s’enrichissent au point de devenir des
banquiers jouant un role d’'une immense ampleur.



Cela rejoint une autre réalité nouvelle. L’accumulation de biens par certaines aristocraties
européennes les pousse au raffinement. C’est historiquement le cas en Italie et, ici, le fait de se
tourner vers I’ Antiquité romaine sert de contrepoids face aux prétentions du Vatican.

Il y a aussi la dimension impériale de certaines puissances européennes dont les élites « flottent »
au-dessus de la réalité, avec pareillement un goiit cosmopolite pour les arts, le raffinement,
I’accumulation de choses dans les « cabinets de curiosité », etc.

Ainsi, Raphaél intervient au moment ou I’empereur, le roi, ’aristocrate... qui achéte un tableau le
fait avec une dimension personnelle. Il choisit ce qu’il achete, il a un rapport personnel avec le
peintre. Il prétend posséder une individualité.

C’est la la base historique qui permet de personnaliser les
ceuvres. Comme, cependant, tout cela n’est pas
directement porté par le peuple, I’idéalisation est le mode
inévitable de représentation.

La Vierge de Lorette, de 1509-1510, est un chef-d’ceuvre
typique d’une telle expression artistique propre a cette
époque, a ce tournant dans la dignité humaine.

Ce n’est pas réaliste, mais c’est vraisemblable. La
composition est idéalisée, tout en s’appuyant sur le
charme de la dimension réaliste.

C’est pour cette raison que Raphaél a été considéré
comme le premier maitre de la peinture, comme celui
qu’il faut étudier avant tous les autres.

Il symbolise la personnalisation, méme si idéalisée.

Giorgio Vasari et le moelleux chez Raphaél

Les Vies des meilleurs peintres, sculpteurs et architectes est un ouvrage trés célebre, écrit par
Giorgio Vasari a la fin du 16° siecle. Il y parle de 200 artistes depuis le 13° siecle, décrivant leurs
ceuvres et indiquant les aspects importants de leur parcours.

Voici les passages les plus importants concernant Raphaél.

« Raphaél naquit a Urbin, le vendredi saint de I’année 1483, a trois heures apres minuit.



Son pere, Giovanni de’Santi, peintre médiocre, mais homme de sens et de jugement, se
trouva capable de le diriger dans la bonne voie, que malheureusement il n’avait pu
connaitre lui-méme dans sa jeunesse (...).

Lorsque Pietro [Perugino] vit les dessins de Raphaél, sa jolie figure, ses gentilles
manieres et son air naif et gracieux, il en porta d’avance le jugement que depuis la
postérité a ratifié.

Raphaél s’empara si bien du style du Perugino, que 1’on ne pouvait distinguer les copies
de I’'un des originaux de 1’autre, et que leurs ouvrages semblaient sortis d’une seule
main (...).

Nous devons remarquer ici que ce fut aprés avoir vu et étudié les ceuvres des plus
grands maitres a Florence, que Raphaél changea et embellit tellement sa maniére, que
des lors ses productions semblérent appartenir a plusieurs artistes habiles, mais dont les
uns surpasseraient de beaucoup les autres en talent et en perfection (...).

La renommée de Raphaél était grande alors ; mais, quoique I’on admirat sa maniere et
qu’il elit vu et étudié sans cesse les antiques de Rome, il n’avait cependant point encore
donné a ses figures cette sublimité et cette noblesse qu’il leur imprima depuis (...).

Si, comme on le pense généralement, Raphaél I’emporte en moelleux et en une certaine
facilité naturelle, néanmoins est-il vrai qu’il ne lui fut point supérieur dans I’art de
I’invention et de 1’expression, ou peu d’artistes se sont élevés a la hauteur du Vinci.

Mais Raphaél est celui de tous qui s’en est le plus rapproché, particuliérement par la
grace du coloris (...).

Lorsque Raphaél voulut changer et améliorer son style, il ne s’était jamais livré a
1’étude approfondie du nu.

Jusqu’alors il s’était borné a dessiner d’apres nature dans la maniére du Perugino, son
maitre, en y ajoutant toutefois cette expression gracieuse qui chez lui semble un don de
la nature.

Il s’attacha donc a comparer la musculature des écorchés et des sujets vivants, et a
étudier tous les divers effets de son mécanisme sur les parties ou 1’ensemble du corps

humain.

En outre, il examina avec attention les articulations des os, les attaches des tendons, et
les réseaux formés par les veines.

Il réunit ainsi toutes les connaissances qui constituent un grand peintre.

Mais il reconnut qu’a 1’égard de la science anatomique il ne pouvait arriver a la
perfection de Michel-Ange.

En homme judicieux, il considéra que la peinture ne consiste pas seulement a la

représentation du nu, qu’elle offre un plus vaste champ, et que parmi les plus grands
peintres on peut compter ceux qui savent rendre avec intelligence et facilité les scénes

10



historiques, et ceux qui se distinguent par la conception d’idées ingénieuses auxquelles
président le gofit et cette juste mesure qui, dans chaque sujet, empéche de tomber dans
la confusion du trop ou la pauvreté du trop peu.

Alors il s’appliqua a réunir dans ses compositions la variété des fonds et des
perspectives, des fabriques, des paysages, et des effets de lumiere, la propriété des
costumes et la beauté des tétes chez les enfants, les femmes, les jeunes gens, les
vieillards, auxquels il savait imprimer le mouvement et la vivacité nécessaires.

Il sentit encore combien est important 1’art de peindre avec vérité la fuite des chevaux
dans les batailles et la férocité des soldats, d’imiter toutes sortes d’animaux, et surtout
de rendre les portraits si ressemblants qu’on puisse les croire vivants.

I étudia avec soin les vétements, les chaussures, les casques, les armures, les coiffures
de femmes, les cheveux, les barbes, les vases, les arbres, les cavernes, les rochers, les
feux, 1’air troublé ou calme, les nuages, les pluies, la foudre, le temps serein, la nuit, les
clairs de lune, les effets de soleil et beaucoup d’autres choses dont la connaissance est
indispensable en peinture. »

Idéalisme et harmonie : la tranquillité de I’'ame chez Raphaél

La peinture de Raphaél interpelle par son harmonie. Il est vrai que, formellement, c’est I’idéalisme
qui porte sa démarche : a I’arriére-plan, on a la religion catholique romaine et I’aristocratie italienne
qui s’imaginent représenter quelque chose de pur, vers lequel tout le monde doit tendre ou, sinon, se
soumettre.

Néanmoins, 1’idéalisme est une invention humaine
et il n’existe pas d’idéal, méme pas virtuel, qui
pourrait agir véritablement.

Seule existe la réalité et, si I’on veut, un certain
«modele » de réalité. Il n’y a pas de chose pure,
flottante au-dela du réel, vers laquelle se tourner.

L’harmonie doit donc étre recherchée ailleurs que
dans I’idéal. C’est d’autant plus vrai que 1’idéal
prétend qu’il n’y a pas de contradiction.

Dans la lecture «idéale » de la réalité, le beau
appelle le beau, le bon appelle le bon.

Cela ne fonctionne pas ainsi et il faut savoir ou est
I’harmonie si flagrante, par exemple dans La
Sainte Famille sous un chéne, de 1518-1520.

11



Alors, avec le matérialisme dialectique, on constate la chose suivante : les éléments s’agencent entre
eux de manieére douce, rien n’empiéte sur autre chose, tout se combine tranquillement.

Devant un tableau de Raphaél, on ne ressent ni inquiétude ni tension, au sens ou la peinture ne
présente rien de menagant ou de briilant pour 1’esprit.

Ce qu’on retrouve, ce n’est en fait pas I’idéalisme de I’ Antiquité, mais le golit panthéiste de la
contemplation propre au polythéisme. C’est un matérialisme passif, dont la clé est de porter un
ensemble rassurant.

Les deux poles de la tension — la joie et la tristesse, le bonheur et le malheur, 1’épanouissement et
les peines — sont exclus.

C’est un moment, finalement, populaire. Car c’est le peuple qui recherche cette harmonie, ces
moments tranquilles perdus depuis la sortie du Jardin d’Eden (c’est-a-dire en fait la sortie de la
Nature, et qu’on ne retrouvera que dans le Communisme avec le retour a la Nature en fructifiant les
acquis du parcours historique de I’humanité).

En fait, I’erreur est simple. On veut voir en Raphaél un intellectuel, un aristocrate de la pensée, dont
la peinture serait une démonstration de 1’esprit.

D’ou la théorie de «1’idéal » qui définirait son travail
artistique.

La peinture de Raphaél obéit en réalité au parcours
historique du besoin de Communisme d’une humanité
sortie de la Nature et déboussolée.

C’est la tranquillité de 1’ame que Raphaél affirme ainsi,
ou plus exactement qu’il redécouvre.

L’humanité a atteint un certain niveau lui permettant
d’avancer de nouveau vers son passé, qu’elle ne
retrouvera que dans le futur.

La Vierge de [I'Impannata, de 1512-1513 résonne en
nous, car on n’est pas pris au dépourvu, on se repere
aisément dans ce qu’on voit, aucune menace n’apparait.

Il y a ici une réelle dimension populaire et cela se lit dans 1’expression des figures religieuses, qui
sont la pour nous, qui existent vraiment en tant que personnes représentées et sont donc en mesure
de nous aider.

Raphaél parvient a incarner la prétention des figures religieuses a porter le Paradis, c’est 1a sa force.

12



Balzac et le sens de I’lharmonie chez Raphaél

Honoré de Balzac est le grand auteur réaliste pour la France ; il est celui qui a su poser son regard et
parler des choses telles qu’elles sont. Dans sa vaste fresque qu’est la Comédie humaine, on retrouve
de nombreuses fois la figure de Raphaél.

Il faut ici se souvenir que Balzac est un romantique ; il idéalise le Moyen Age et se retrouve du coté
des royalistes. En méme temps, il décrit dans ses romans les aristocrates comme des décadents et il
reconnait la dignité du réel a I’instar d’un vrai matérialiste.

C’est que la classe ouvriere n’existait pas encore ; le peuple était dispersé dans sa forme et Balzac,
voyant I’infdme du quotidien du capitalisme grandissant, ne pouvait trouver un refuge mental,
spirituel, psychologique, culturel... que dans 1’idéal.

C’est ce qui le ramene a Raphaél, comme en témoignent quelques extraits exemplaires.

« La figure d’une jeune fille, fraiche comme un de ces blancs calices qui fleurissent au
sein des eaux, se montra couronnée d’une ruche en mousseline froissée qui donnait a sa
téte un air d’innocence admirable.

Quoique couverts d’une étoffe brune, son cou, ses épaules s’apercevaient, grace a de
légers interstices ménagés par les mouvements du sommeil.

Aucune expression de contrainte n’altérait ni I’ingénuité de ce visage, ni le calme de
ces yeux immortalisés par avance dans les sublimes compositions de Raphaél : c’était
la méme grace, la méme tranquillité de ces vierges devenues proverbiales.

Il existait un charmant contraste produit par la jeunesse des joues de cette figure, sur
laquelle le sommeil avait comme mis en relief une surabondance de vie, et par la
vieillesse de cette fenétre massive aux contours grossiers, dont 1’appui était noir. » (La
Maison du Chat-qui-pelote)

KKK

« Il revenait de Rome. Son dme nourrie de poésie, ses yeux rassasiés de Raphaél et de
Michel-Ange, avaient soif de la nature vraie, aprés une longue habitation du pays
pompeux ou I’art a jeté partout son grandiose.

Faux ou juste, tel était son sentiment personnel.

Abandonné longtemps a la fougue des passions italiennes, son cceur demandait une de
ces vierges modestes et recueillies que, malheureusement, il n’avait su trouver qu’en
peinture a Rome.

De I’enthousiasme imprimé a son ame exaltée par le tableau naturel qu’il contemplait, il
passa naturellement a une profonde admiration pour la figure principale : Augustine
paraissait pensive et ne mangeait point ; par une disposition de la lampe dont la lumiére
tombait entiérement sur son visage, son buste semblait se mouvoir dans un cercle de feu

13



qui détachait plus vivement les contours de sa téte et 1’illuminait d’'une maniere quasi
surnaturelle.

L’artiste la compara involontairement a un ange exilé qui se souvient du ciel.

Une sensation presque inconnue, un amour limpide et bouillonnant inonda son cceur. »
(La Maison du Chat-qui-pelote)

ek

« Adeline Fischer, une des plus belles de cette tribu divine, possédait les caracteéres
sublimes, les lignes serpentines, le tissu vénéneux de ces femmes nées reines.

La chevelure blonde que notre mére Eve a tenue de la main de Dieu, une taille
d’impératrice, un air de grandeur, des contours augustes dans le profil, une modestie
villageoise arrétaient sur son passage tous les hommes, charmés comme le sont les
amateurs devant un Raphaél ; aussi, la voyant, I’ordonnateur fit-il, de mademoiselle
Adeline Fischer, sa femme dans le temps légal, au grand étonnement des Fischer, tous
nourris dans 1’admiration de leurs supérieurs. » (La Cousine Bette)

ek

« Cette habitude de la création, cet amour infatigable de la Maternité qui fait la mere (ce
chef-d’ceuvre naturel si bien compris de Raphaél !), enfin, cette maternité cérébrale si
difficile a conquérir, se perd avec une facilité prodigieuse.

L’Inspiration, c’est I’Occasion du Génie.

Elle court non pas sur un rasoir, elle est dans les airs et s’envole avec la défiance des
corbeaux, elle n’a pas d’écharpe par ou le poéte la puisse prendre, sa chevelure est une
flamme, elle se sauve comme ces beaux flamants blancs et roses, le désespoir des
chasseurs.

Aussi le travail est-il une lutte lassante que redoutent et que chérissent les belles et
puissantes organisations qui souvent s’y brisent. » (La Cousine Bette)

ek

« Les gens superficiels (les artistes en comptent beaucoup trop dans leur sein) ont dit
que la sculpture existait par le nu seulement, qu’elle était morte avec la Grece et que le
vétement moderne la rendait impossible.

D’abord, les anciens ont fait de sublimes statues entiérement voilées, comme la
Polymnie, la Julie, etc., et nous n’avons pas trouvé la dixiéme partie de leurs ceuvres.
Puis, que les vrais amants de I’art aillent voir a Florence le Penseur de Michel-Ange, et
dans la cathédrale de Mayence la Vierge d’ Albert Durer, qui a fait, en ébéne, une femme
vivante sous ses triples robes, et la chevelure la plus ondoyante, la plus maniable que
jamais femme de chambre ait peignée ; que les ignorants y courent, et tous reconnaitront
que le génie peut imprégner 1’habit, 1’armure, la robe, d’une pensée et y mettre un corps,

14



tout aussi bien que I’homme imprime son caractere et les habitudes de sa vie a son
enveloppe.

La sculpture est la réalisation continuelle du fait qui s’est appelé pour la seule et
unique fois dans la peinture : Raphaél ! » (La Cousine Bette)

KKK

« La mission de I’art n’est pas de copier la nature, mais de 1’exprimer !

Tu n’es pas un vil copiste, mais un poete ! s’écria vivement le vieillard en interrompant
Porbus par un geste despotique.

Autrement un sculpteur serait quitte de tous ses travaux en moulant une femme !

Hé ! bien, essaie de mouler la main de ta maitresse et de la poser devant toi, tu trouveras
un horrible cadavre sans aucune ressemblance, et tu seras forcé d’aller trouver le ciseau
de I’homme qui, sans te la copier exactement, t’en figurera le mouvement et la vie.

Nous avons a saisir 1’esprit, 1’ame, la physionomie des choses et des étres. Les effets !
les effets ! mais ils sont les accidents de la vie, et non la vie.

Une main, puisque j’ai pris cet exemple, une main ne tient pas seulement au corps, elle
exprime et continue une pensée qu’il faut saisir et rendre.

Ni le peintre, ni le poéte, ni le sculpteur ne doivent séparer 1’effet de la cause qui sont
invinciblement I’un dans 1’autre !

La véritable lutte est la! Beaucoup de peintres triomphent instinctivement sans
connaitre ce theme de 1’art. Vous dessinez une femme, mais vous ne la voyez pas !

Ce n’est pas ainsi que I’on parvient a forcer 1’arcane de la nature. Votre main reproduit,
sans que vous y pensiez, le modele que vous avez copié chez votre maitre.

Vous ne descendez pas assez dans I’intimité de la forme, vous ne la poursuivez pas avec
assez d’amour et de persévérance dans ses détours et dans ses fuites.

La beauté est une chose sévére et difficile qui ne se laisse point atteindre ainsi, il faut
attendre ses heures, 1’épier, la presser et 1’enlacer étroitement pour la forcer a se rendre.

La Forme est un Protée bien plus insaisissable et plus fertile en replis que le Protée de la
fable, ce n’est qu’apres de longs combats qu’on peut la contraindre a se montrer sous
son véritable aspect ; vous autres ! vous vous contentez de la premiere apparence qu’elle
vous livre, ou tout au plus de la seconde, ou de la troisieme ; ce n’est pas ainsi
qu’agissent les victorieux lutteurs !

Ces peintres invaincus ne se laissent pas tromper a tous ces faux-fuyants, ils perséverent

jusqu’a ce que la nature en soit réduite a se montrer toute nue et dans son véritable
esprit.

15



Ainsi a procédé Raphaél, dit le vieillard en é6tant son bonnet de velours noir pour
exprimer le respect que lui inspirait le roi de I’art, sa grande supériorité vient du sens
intime qui, chez lui, semble vouloir briser la Forme.

La Forme est, dans ses figures, ce qu’elle est chez nous, un truchement pour se
communiquer des idées, des sensations, une vaste poésie.

Toute figure est un monde, un portrait dont le modele est apparu dans une vision
sublime, teint de lumiere, désigné par une voix intérieure, dépouillé par un doigt céleste
qui a montré, dans le passé de toute une vie, les sources de 1’expression.

Vous faites a vos femmes de belles robes de chair, de belles draperies de cheveux, mais
ou est le sang qui engendre le calme ou la passion et qui cause des effets particuliers ?

Ta sainte est une femme brune, mais ceci, mon pauvre Porbus, est d’une blonde !

Vos figures sont alors de pales fantdomes colorés que vous nous promenez devant les
yeux, et vous appelez cela de la peinture et de I’art.

Parce que vous avez fait quelque chose qui ressemble plus a une femme qu’a une
maison, vous pensez avoir touché le but, et, tout fiers de n’étre plus obligés d’écrire a
coté de vos figures, currus venustus ou pulcher homo, comme les premiers peintres,
vous vous imaginez étre des artistes merveilleux !

Ha ! ha ! vous n’y étes pas encore, mes braves compagnons, il vous faudra user bien des
crayons, couvrir bien des toiles avant d’arriver.

Assurément, une femme porte sa téte de cette maniere, elle tient sa jupe ainsi, ses yeux
s’alanguissent et se fondent avec cet air de douceur résignée, 1’ombre palpitante des cils
flotte ainsi sur les joues ! C’est cela, et ce n’est pas cela.

Qu’y manque-t-il ? un rien, mais ce rien est tout.
Vous avez I’apparence de la vie, mais vous n’exprimez pas son trop-plein qui déborde,
ce je ne sais quoi qui est I’ame peut-étre et qui flotte nuageusement sur 1’enveloppe ;

enfin cette fleur de vie que Titien et Raphaél ont surprise.

En partant du point extréme ou vous arrivez, on ferait peut-étre d’excellente peinture ;
mais vous vous lassez trop vite. Le vulgaire admire, et le vrai connaisseur sourit.

O Mabuse, 6 mon maitre, ajouta ce singulier personnage, tu es un voleur, tu as emporté
la vie avec toi !

A cela pres, reprit-il, cette toile vaut mieux que les peintures de ce faquin de Rubens
avec ses montagnes de viandes flamandes, saupoudrées de vermillon, ses ondées de

chevelures rousses, et son tapage de couleurs.

Au moins, avez-vous la couleur, sentiment et dessin, les trois parties essentielles de
I’Art. » (Le Chef-d’ceuvre inconnu)

16



kKK

« Schmucke se mit au piano.

Sur ce terrain, et au bout de quelques instants, ’inspiration musicale, excitée par le
tremblement de la douleur et I’irritation qu’elle lui causait, emporta le bon Allemand,
selon son habitude, au dela des mondes.

Il trouva des thémes sublimes sur lesquels il broda des caprices exécutés — tant6t avec
la douleur et la perfection raphaélesques de Chopin, tantdot avec la fougue et le
grandiose dantesque de Liszt, les deux organisations musicales qui se rapprochent le
plus de celle de Paganini. » (Le Cousin Pons)

KKK

« Malgré ces brusques oppositions de blanc et de noir, Max avait une physionomie trés
douce qui tirait son charme d’une coupe semblable a celle que Raphaél donne a ses
figures de vierge, d’une bouche bien modelée et sur les levres de laquelle errait un
sourire gracieux, espece de contenance que Max avait fini par prendre. » (La
Rabouilleuse, ou Un ménage de gargon)

KKK

« La piéce a eu cent cinquante représentations au théatre Louvois. Le roi a fait une
pension a I’auteur. Buffon I’a dit, le génie, c’est la patience.

La patience est en effet ce qui, chez ’homme, ressemble le plus au procédé que la
nature emploie dans ses créations.

Qu’est-ce que I’Art, monsieur ? c’est la nature concentrée. » (Illusions perdues)

KKK

«— D’ou sort ce jeune homme ? que Louise se sentit humiliée dans son amour, la
sensation la plus piquante pour une Francaise, et qu’elle ne pardonne pas a son amant de
lui causer.

Dans ce monde ou les petites choses deviennent grandes, un geste, un mot perdent un
débutant.

Le principal mérite des belles maniéres et du ton de la haute compagnie est d’offrir un
ensemble harmonieux ou tout est si bien fondu que rien ne choque.

Ceux mémes qui, soit par ignorance, soit par un emportement quelconque de la pensée,
n’observent pas les lois de cette science, comprendront tous qu’en cette matiére une
seule dissonance est comme en musique, une négation compléte de 1’ Art lui-méme, dont
toutes les conditions doivent étre exécutées dans la moindre chose sous peine de ne pas
étre. » (Illusions perdues)

17



Grandeur et dignité chez Raphaél

L’un des grands arguments de la conception bourgeoise du monde est que la peinture de Raphaél
témoignerait de la notion de grandeur.

On est ici dans une posture idéologique directement reprise a I’aristocratie. C’est, en fait, I’idée que
les gens de bien auraient une attitude posée, raisonnable, cohérente.

Cela trancherait radicalement avec le peuple dont les comportements sont par essence désordonnés.

On pense ici inévitablement a la peinture de Pieter Brueghel 1'Ancien, qui nait peu apres la mort de
Raphaél et qui, lui, inversement, montre le peuple « désordonné » en le valorisant.

Si on en reste 1a, alors la peinture de Raphaél est sans vie et a mettre a I’écart.

De maniére trés intéressante d’ailleurs, lorsque le capitalisme se développera et se lancera dans le
subjectivisme, il fera de Raphaél un bouc émissaire, I’exemple méme de 1’académisme a abattre
afin de laisser la place a I’impressionnisme, puis a tous les courants de I’art moderne, et finalement
a I’art contemporain.

Il ne faut toutefois pas accepter un point de vue unilatéral sur Raphaél, et il ne s’agit certainement
pas d’accepter la lecture mensongere sur la « grandeur » qui correspondrait dans sa peinture a
I’esprit des gens de bien, aux valeurs et aux attitudes supérieures sur tous les plans.

La vérité, c’est que la grandeur qu’on trouve dans la peinture
de Raphaél ne releve pas d’un idéalisme catholique, mais de
ce qu’on appelle ’humanisme, et c’est directement parallele
au protestantisme.

Car Raphaél est né la méme année que Martin Luther et il y a
déja tout le mouvement historique qui s’élance pour la
reconnaissance de la dignité personnelle.

La grandeur dans les personnages de Raphaél ne tient pas a
une sorte de rigidité relevant de la noblesse, ni a une
idéalisation des postures.

Elle s’exprime par la dimension naturelle des corps.

Dans Saint Michel terrassant le démon de 1518, tant « Saint »
Michel que le démon sont reconnus en tant que tel dans leur
grandeur, par une peinture apte a une représentation d’un
corps dans une situation bien précise, a un moment bien
preécis.

18



Si on prend La Velata (La voilée), de 1512-1518, on a la
méme grandeur par 1’intermédiaire du corps représenté
de manieére naturelle, réelle.

C’est absolument flagrant et il n’y a aucunement de mise
en scene. La grandeur passe par le « style » aristocrate
pour des raisons historiques, mais en réalité c’est la
véracité qui travaille historiquement.

La reconnaissance du réel s’impose ; elle fraye son
chemin cofite que cofite. Chez les uns, c’est le moment
typique; chez les autres, ce sont les endroits
représentatifs. Chez Raphaél, c’est le corps réel
occupant un espace.

Et s’il est idéalisé, en apparence, c’est parce que c’est le
moyen indirect pour représenter 1’harmonie inhérente a

une existence réelle.

Le role du Vatican

Ce qui fausse grandement le rapport a Raphaél, c’est que, comme Michel-Ange, il a été récupéré
par le Vatican. Michel-Ange fut un immense sculpteur, mais on 1’a employé pour la chapelle
Sixtine, avec une contribution tres grandement critiquable.

Raphaél, lui, a travaillé pour des « chambres », en
fait une enfilade de salles de réception dans la
partie publique des appartements papaux.

On a la « chambre de la signature », avec comme
fresques L’Ecole d’Athénes, La Dispute du Saint-
Sacrement, Parnasse, Les Vertus cardinales et
théologales.

On a la chambre d'Héliodore, avec Héliodore
chassé du temple, La Messe de Bolsena, La
Délivrance de Saint Pierre, La Rencontre entre
Léon le Grand et Attila.

On a la chambre de l'Incendie du Borgo, avec L'Incendie de Borgo, La Bataille d'Ostie, Le
Couronnement de Charlemagne, Le Serment de Léon III.

On a, enfin, la Chambre de Constantin, avec La Vision de la Croix, La Bataille du pont Milvius,
Le Baptéme de Constantin, La Donation de Rome.

19



On est la dans une perspective décorative et on perd ce qui faisait la force de la peinture. Il s’agit, en
effet, pour I’Eglise catholique romaine, de mettre plusieurs choses en avant : la philosophie, la
théologie, le droit et la poésie pour la premiére chambre, la protection divine dans !’histoire de
I’Eglise pour la seconde, I’empereur Constantin pour la troisiéme, les interventions divines dans la

quatriéme.

On a, dans le méme esprit décoratif, une loggia, c’est-a-dire une galerie formant un espace ouvert
sur I’extérieur par des colonnes ou des arcades, et reliant différents appartements.

Tout cela est bien joli, mais relativement froid et, surtout, empreint d’une dimension statique tres
marquée. La Dispute du Saint-Sacrement, qui fait 5 meétres sur 7,7 metres, reflete bien le coté
orchestré, savamment posé, maitrisé jusqu’a I’indifférence.

C’est vraiment comme chez
Michel-Ange : on dévie la
qualité premiére pour faire du
monumental qui atteint une
certaine qualité en raison de
ses auteurs.

Le prix a payer est, par
contre, qu’il n’y a plus de
puissance ; on est dans la
décoration pure, dont la
nature est de s’insérer dans la
démarche du Vatican et de
son auto-promotion.

L’Ecole d’Athénes est une ceuvre tout a fait séche elle aussi, ce qui est obligatoire par la démarche,

mais a I’intérét de présenter des philosophes.

20

C’est une démonstration d’érudition, avec
notamment Parménide, Héraclite, Epicure,
Pythagore, Socrate, Plotin, Ptolémée,
Averroes, etc.

On a donc d’éminents matérialistes, en plus
d’idéalistes, et cela montre la prétention de
I’Eglise catholique a étre en mesure
d’assimiler toute la pensée philosophique,
pour étre au-dessus d’elle.

Représenter, en effet, Epicure ou Avicenne est
totalement absurde du point de vue religieux.



De maniere encore plus flagrante, on a au centre de la fresque Platon et
Aristote.

Le premier indique le ciel avec son index, car ce qui compte c’est 1’au-
dela : c’est un idéaliste.

Le second indique le sol de sa main, pour lui seule la Nature existe :
c’est un matérialiste.

I est tres étrange de voir le conflit posé de maniere aussi ouverte.
Néanmoins, c’est parce que I’Eglise catholique pense avoir triomphé.

Elle pense avoir écrasé la rébellion matérialiste produite par 1’arrivée des textes philosophiques
d’Aristote et de leur interprétation par Averroés. Dés la fin du 13° siécle, I’Eglise catholique a
condamné et pourchassé I’averroisme.

Elle accepte désormais I’humanisme, mais de maniere tres controlée et uniquement comme
expression des aristocrates, ou des intellectuels cosmopolites. Quant au protestantisme, elle n’a pas
encore compris la menace, dont la premiere expression en Bohéme, avec le hussitisme, a été battue
au début du 15° siecle.

Le Vatican est, de toute maniére, un lieu aux meeurs fondamentalement décadentes, en plus de
I’exigence de raffinement. Il est permis de jouer sur différents tableaux, de méler I’ Antiquité gréco-
romaine a la religion, car il s’agit avant tout de faire ceuvre de puissance et de monumentalité.

Le Parnasse, fresque réalisée de
1509 a 1511, est exemplaire de cette
approche qui n’a aucun sens du
point de vue religieux.

On a des muses, neuf poétes
antiques et neuf poetes de 1’époque
(Dante, Homere, Virgile, Horace,
Pétrarque...), dans un éloge de la
poésie qui n’a strictement aucun
rapport avec le catéchisme de
I’Eglise catholique.

C’est 1a ce qu’on appelle la Renaissance italienne, avec cette contradiction du rapport du Vatican a
I’aristocratie, a travers I’émergence des commercants, des marchands et des artisans.

Et ce qu’il faut bien voir ici, c’est que Raphaél a été happé par 1’idéologie de la Renaissance

italienne. Si pour les peintres, il est une figure essentielle historiquement, sur le plan de la culture
mondiale, il a été intégré au dispositif du Vatican en particulier.

21



Il suffit de voir Le couronnement de
Charlemagne pour constater comment,
de maniere évidente, 1’exigence
opérative attendue par le Vatican
asseche toute la dignité du réel chez
Raphaél.

La fresque est ce qu’elle est, mais elle
posséde surtout les défauts inhérents a
I’approche de Raphaél, avec 1’absence
de vie, I’approche figée, et méme un
clair formalisme dans le sens profond
de la composition.

Baldassare Castiglione

Baldassare Castiglione est un écrivain et diplomate italien ; il est surtout connu pour son ouvrage en
italien Le Livre du courtisan, publié en 1528 et qui aura une renommeée européenne.

Raphaél a fait un portrait de lui, qui est intéressant, car on
sort de la composition ou c’est 1’harmonie qui est
recherchée avant tout.

On la retrouve bien siir ici, car la peinture de Raphaél se
fonde sur cette approche de neutralisation et de calme.

Toutefois, le réalisme du personnage prime et on est
directement parallele a la peinture flamande et a
I’affirmation protestante de la dignité du réel.

On devine ici quel arriére-plan il y a derriere des ceuvres de
Raphaél qui n’ont rien a voir avec celle-ci, pour qu’il soit
justement en mesure de faire un tel tableau.

Baldassare Castiglione a rédigé un poeme en latin a la mort de Raphaél ; Giorgio Vasari le cite en
entier dans ses Vies des peintres, sculpteurs et architectes, écrit trente ans apres la mort du peintre.

Or, que voit-on dans le poeme ? Que Raphaél est présenté comme une composante de la
Renaissance italienne, comme un contributeur parti trop tot (puisqu’a 1’age de 37 ans).

On est dans I’esthétisme. Il n’y a pas de dimension esthétique au sens strict, et encore moins en
rapport avec la réalité, avec le regard matérialiste sur la réalité, avec la représentation fidele au réel.

22



Voici le poeme.

Quod lacerum corpus medica sanaverit arte,
Hippolytum Stygiis et revocarit aquis,

Ad Stygas ipse est raptus Epidaurius undas :

Sic pretium vitae mors fuit artifici.

Tu quoque dum toto laniatam corpore Romam
Componis miro, Raphaél, ingenio.

Atque Urbis lacerum ferro, igni, annisque cadaver
Ad vitam, antiquum jam revocasque decus,
Movisti Superum invidiam ; indignataque mors est,
Te dudum extinctis reddere posse animam.

Et quod longa dies paullatim aboleverat, hoc te
Mortali spreta lege parare iterum.

Sic miser heu prima cadis intercepte juventa ;
Deberi et morti, nostraque, nosque mones.

Voici sa traduction.

Celui qui, par I’art médical, guérit un corps déchiré

et rappela Hippolyte des eaux du Styx,

1’Epidaurien lui-méme fut enlevé aux ondes stygiennes :
ainsi la mort fut le prix de la vie pour I’artisan.

Toi aussi, tandis que, par ton génie merveilleux, Raphaél,
tu recomposais Rome, déchirée dans tout son corps,

et que tu rappelais a la vie le cadavre de la Ville,

meurtri par le fer, le feu et les années,

lui rendant son antique splendeur,

tu excitais I’envie des dieux d’en haut ; et la Mort, indignée,
ne supporta pas que tu puisses rendre une ame

a ce qui depuis longtemps était éteint,

et recréer, en méprisant la loi mortelle,

ce que le long passage des jours avait peu a peu détruit.

Ainsi, hélas, malheureux, tu tombes, fauché dans ta premiere jeunesse,
et tu nous rappelles que nous sommes dus a la mort,
comme elle nous est due a nous-mémes.

Ce qu’on trouve ici, c’est indéniablement 1’affirmation de I’intégration de Raphaél a une
séquence historique. Le peintre est indissociable de sa société et de son temps. Et il ne
transcende ni sa société, ni son époque.

C’est tres important, car cela indique bien que, malgré I’apport historique de Raphaél et des
peintres de la Renaissance italienne en général, tous ensemble ils n’atteignent pas la

dimension historique au sens strict, de par leur voie détournée vers le réalisme.

Raphaél contribue, il apporte, en tant que figure charniere, mais il ne porte pas le nouveau.

23



